Meine Damen und Herren!

In den Erzihlungen, den Bildern, den Liedern und den Krippenspielen vermischen sich in der Regel
die beiden biblischen Weihnachtsgeschichten miteinander, nimlich die Geschichte des Lukasevangeli-
ums, die eigentliche Geburtsgeschichte, die von der Reise von Maria und Josef nach Bethlehem zur
Zeit des Kaisers Augustus berichtet, von der Engelsbotschaft auf dem Hirtenfeld, der Geburt im Stall
und der Anbetung durch die Hirten, und dié des Matthiusevangeliums mit der Reise der Sterndeuter
aus dem Morgenland nach Jerusalem, ihrer Begegnung mit dem Kénig Herodes und ihrer Huldigung
vor dem Kind, das inzwischen anscheinend schon laufen gelernt hat. Natiirlich steht beidemal das
Kind im Mittelpunkt, und wir begegnen ihm beidemal mit seinen Eltern Maria und Josef und beide-
mal in Bethlehem. Im ibrigen aber sind beide Erzihlungen durchaus selbststindig und ohne Bezie-
hung aufeinander entstanden; sie iiberschneiden sich nicht, weshalb sie sich auch in der iiblichen
Weise ergénzen lassen. Ihre jeweilige Eigenart biilen sie dabei allerdings leicht ein. Wir wollen uns
darum in dieser besinnlichen Stunde ganz der Erzihlung des Evangelisten Matthius zuwenden, die
ich zunéchst vorlese und danach in einigen Hinsichten erlautere.

Wir haben es mit einer kunstvoll gestalteten Legende zu tun. Sie umfaBt sieben in sich jeweils abge-
schlossene Szenen, jede einzelne in der Einheit von Ort und Zeit gestaltet, weshalb sie uns vor allem
in Erinnerung an manche von Szene zu Szene fortlaufenden Darstellungen der alten Maler auch an-
schaulich vor Augen treten diirften, wenn wir sie horen. Die Erzahlung ist wie eine Pyramide aufge-
baut; die mittlere Szene bildet deutlich den Hohepunkt, aber sie bedarf zu ihrem Versténdnis der drei
Szenen, die zu ihr aufsteigen, und der drei, die nachfolgen. Sieben ist natiirlich eine heilige Zahl; sie
erhebt den Zyklus der Erzahlung aus dem bloB Anschaulichen in den Bereich des Bedeutungsvollen.

Die 1.Szene 148t mit der naiven Frage der aus fernen Landen koménden Sterndeuter von dem drama-
tischen Fortgang des Geschehens noch kaum etwas ahnen.

'Rls Jesus zur Zeit des KOalgs Herodes in Bethlehem in Judia gebo-
ren worden war, kamen Sterndeuter aus dem Morgenland nach Jerusa-
lem und fragten: Wo ist der neugeborene Kénig der Juden? Wir ha-
ben namlich gesehen, wie sein Stern aufging, und sind gekommen, um
ihm zu huldigen.’

Die 2.Szene bringt den K6nig Herodes ins Spiel, den schon die Zeitgenossen 'den GroBen' nannten
und zugleich als den Schrecklichen kannten.

Als Kbnig Herodes das hodrte, erschrak er und mit ihm ganz Jerusa-
lem. Er lief alle Oberpriester und Schriftgelehrten des Volkes zu-
sammenkommen, um von ihnen zu erfahren, wo der Messias geboren
werden sollte.Sie sagten zu ihm: In Bethlehem in Jud&da; denn so
steht es geschrieben beim Propheten.

Die 3.Szene fiihrt die immer noch naiven Sterndeuter und den listenreichen Konig in dessen Palast
zusammen; dem Kind droht Gefahr. '

Darauf rief Herodes die Sterndeuter heimlich zu sich und lieB sich
von ihnen genau die Zeit sagen, zu welcher der Stern erschienen
war. Dann schickte er sie nach Bethlehem und sagte: Geht und
forscht genau nach dem Kind. Und wenn ihr es findet, so berichtet
mir, damit auch ich komme und ihm huldige.

Die 4. und mittlere Szene ist auch sachlich die zentrale und darum auch die umfangreichste, eine hei-
le Welt unter himmlischem Licht mitten in der sie umgebenden Intrige. Die Sterndeuter sind am Ziel,
nicht aber auch schon der Erzihler.

Nachdem sie dies vom Konig vernommen hatten, brachen sie auf. Und
siehe da, der Stern, den sie hatten aufgehen sehen, zog vor ihnen
her und blieb {ber dem Ort stehen, wo das Kind war. Als sie den



Stern sahen, freuten sie sich iiber alle MaBen, und als sie in das
Haus traten, sahen sie das Kind mit seiner Mutter Maria. Sie fie-
len nieder und huldigten ihm. Dann &ffneten sie ihre Schatzkédsten
und brachten ihm Geschenke dar: Gold, Weihrauch und Myrrhe. Danach
erfuhren sie im Traum, daB sie nicht zu Herodes zuriickkehren soll-
ten, und reisten auf einem anderen Weg in ihre Heimat zuriick.

An der 5.Szene haben die Maler besonders viel Gefallen gefunden, konnten sie doch den Esel aus
dem Stall der anderen Erzihlung als ein freundliches Requisit der heiligen Familie angesichts der Ret-
tung aus hochster Gefahr kriftig zur Geltung bringen.

Als sie abgereist waren, erschien dem Joseph im Traum ein Engel
des Herrn: Steh auf, nimm das Kind und seine Mutter, und flieh
nach Agypten und bleibe dort, bis ich es sage; denn Herodes will
das Kind suchen, um es zu tdten. Da stand er auf, nahm das Kind
und seine Mutter und brach noch in der Nacht nach Agypten auf und
blieb dort bis zum Tode des Herodes.

War schon die Flucht nach Agypten nicht die Idylle, als welche sie uns auf manchen Bildern er-
scheint, so stiirzt der Kindermord das stille Bethlehem in den Schrecklichsten der Schrecken.

Als Herodes merkte, daB die Sterndeuter ihn im Stich gelassen hat-
te, wurde er sehr zornig, und er lief in Bethlehem und der ganzen
Umgebung alle Knaben im Alter von zwei Jahren und darunter toéten,
der Zeit entsprechend, die er von den Sterndeutern in Erfahrung
gebracht hatte.

Wie die Erzihlung mit einer friedlichen Reise begann, so endet sie auch mit einer solchen, und das
erreichte Ziel eréfinet einen neuen Anfang.

Als Herodes gestorben war, erschien dem Josef in Agypten der Engel
des Herrn im Traum: Steh auf, nimm das Kind und seine Mutter und
reise nach Israel; denn die Leute, die das Kind umbringen wollten,
sind tot. Da stand er auf, nahm das Kind und seine Mutter und
reiste nach Israel. Weil er aber h&rte, daB Archelaus in Judaa an-
stelle seines Vaters Herodes Koénig geworden war, flurchtete er
sich, dorthin zu ziehen, und als er im Traum eine Weisung erhielt,
zog er nach Galilia und lieB sich in der Stadt Nazareth nieder.



Es ist verstandlich, daB die anschauliche Erzihlung des Matthiusevangeliums dazu einlud, die Le-
gende weiter wuchern zu lassen, und es war naheliegend, daB sich die Phantasie vor allem auf die
Sterndeuter stiirzte, die so geheimnisvoll aus einem fernen Land kommen und das Geschehen in Be-
wegung bringen. Wenn uns heute die Heiligen Drei Konige lebendig vor Augen stehen, verdanken
sie dies weniger unserer Erzihlung und mehr deren spaterer Ausgestaltung. Sie kommen aus einem
sagenhaftem Land im Osten, wo die Sonne aufgeht, in das sie auch zuriickkehren, und wir erfahren
nicht, wie sie hieBen, wieviele es sind, ob sie Heiden oder Juden waren, was aus ihnen wurde. Sie
werden als Magier' (MAGOI) vorgestellt, also mit einem Ausdruck, der von Hause aus eine persi-
sche Priesterkaste bezeichnet, die vor allem fiir die Traum-und Sterndeutung zustindig war. Aller-
dings war der Begriff langst fiir Zauberer und Gaukler aller Art iiblich geworden, und wenn man
auch annehmen darf, daB der Evangelist den Ausdruck ohne negative Akzentuierung verwendet, so
war er doch schon den Kirchenvitern suspekt:- Nachdem die Magier dem Kind gehuldigt hatten, so
héren wir von ihnen, hitten sie ihre magischen Praktiken aufgegeben. Darum kennen wir sie ja auch
in der Regel als die Weisen aus dem Morgenlande, die mit frommem Sinn nach Jerusalem ziehen,
und in diesem Bild stellt der Evangelist uns die Magier in der Tat als Ménner mit Gberlegener ostli-
cher Weisheit und wundersamem Reichtum vor. Zu Kénigen wurden sie befordert, weil es bei Jesaia
heiBt: 'Die Heiden werden zu deinem Lichte ziehen und die K6nige zum Glanz, der tiber dir aufgeht'
(Jes 60,3; vgl. Ps 72,10f ). DaB es drei waren, meinte man aus den drei unterschiedlichen Gaben ent-
nehmen zu konnen, doch spricht man auch scherzhaft von den beiden heiligen drei K6nigen, eine rus-
sische Erzahlung weiB von dem Geschick eines vierten Konigs zu berichten, und in der syrischen
Christenheit hat man zwolf Magier verehrt. Die Namen Kaspar, Melchior und Balthasar tauchen im
6. Jahrhundert auf und setzen sich gegen andere Namen durch; bald bekommen sie auch feste ikono-
graphische Merkmale. Als ich Kindern einmal erzihlte, vielleicht seien es ja nur zwei Weise aus dem
Morgenland gewesen, meinte ein gewitztes Madchen: Natiirlich, denn der Balthasar, der dritte, seija
schwarz gewesen. Die drei Geschenke hat man spéter meist allegorisch gedeutet, etwa auf Weishelt,
Gebet und Heiligung oder auf Glaube, Liebe und Hoffnung, und neben so frommen Deutungen wirkt
der niichterne Hinweis rithrend, der sich gleichfalls bei alten Auslegern findet, das Gold hatte der Ar-
mut der Eltern stevern, die Myrrhe die Gesundheit des Kindes fordern und der Weihrauch den Ge-
stank im Stall vertreiben sollen. Wie es der Kaiserin Helena gelang, die Gebeine der Magier aufzufin-
den, bleibt ihr Geheimnis. In Mailand wurden sie lange Zeit in einer Basilika zu den Heiligen drei
Konigen' verehrt, bis Barbarossas Kanzler Rainald von Dassel sie nach Koln berfithrte, wo sie bald
der Deutschen liebste Konige wurden, und bis heute hat sie keine Revolution aus ihrem goldenen
Gehause vertrieben.

Phantasie, Volksfrommigkeit und Folklore haben also ihre Aufmerksamkeit vor allem auf die Ma-
gier gerichtet. Sie spielen ja auch keine unwichtige Rolle in der Erzihlung, obschon man bedenken
muB, daB sie auf deren Hohepunkt dem Konig Herodes eine lange Nase und sich aus dem Staube
machen. Aber sie haben den Stern gesehen und sind ihm gefolgt, und sie nehmen uns mit auf ihrem
Weg, zunichst nach Jerusalem und zum Kénig Herodes, dann nach Bethlehem zu dem neugeborenen
Konig der Juden. Der Stern, dem sie folgen, ist kein natiirlicher Stemn, keine Supernova und keine
auBergewohnliche Planetenkonstellation. Er ist der Stern der Legende, ein Wunderstern, der den
Magiern vorangeht und ihnen zunichst den Weg nach Jerusalem weist, wo er verschwindet. Aber als
sie sich nach Bethlehem auf den Weg machen, erstrahlt er von neuem und fithrt sie sogar zu dem
Haus, in dem Maria und Joseph mit dem Xind wohnen. Er ist also ein Wegweiser, der mit unterwegs
ist, und wenn er mitten am Tage heller als die Sonne strahlt, so ist deutlich, daB er zugleich das Ge-
schehen von Bethlehem, die Geburt des Konigs der Konige und ihn selbst reprisentiert gemaB dem
Wort des Propheten Bileam - das ist der mit der sprechenden Eselin - 'Es wird ein Stern aus Jakob
aufgehen und ein Szepter aus Israel aufkommen' (4Mose 24,17). Als die Zeiten sich wendeten, so le-
sen wir schon zu Beginn des 2. Jahrhunderts bei Ignatius von Antiochien, "erglinzte ein Stern am
Himmel, heller als alle Sterne, und sein Licht war unsagbar stark, und seine Neuheit erregte Befrem-
den. Alle iibrigen Sterne umstanden im Chor mit Sonne und Mond den Stern, aber er {iberstrahite sie
alle mit seinem Licht' (IgnEph 19,2). Von Anfang an also war der Stern transparent fir den, zu dem
er hinfiihrte, sein Licht Abglanz des ewigen Lichtes, das in die Welt gekommen. Dies Licht bringen



die Magier nicht in die Welt, sie folgen ihm nur und huldigen ihm, und es ist zweifethaft, ob man sie,
wie es oft geschieht, wenigstens insofern mitten in die Erzéhlung stellen darf, als mit ihnen die ersten
Heiden das Kind anbeten. Wer sie eigentlich sind, erfahren wir ja gar nicht, und als sie den Schau-
platz geraumt haben, begegnen das Kind und der Konig Herodes weiterhin, und diese beiden werden
in jeder der sieben Szenen ausdriicklich genannt. Das ist nicht zufillig, und tatsichlich miissen wir
den Sinn unserer Erzihlung aus dem Gegeniiber des neugeborenen Kénigs, desen Stern aufgegangen
ist, zu Herodes erschlieBen, dessen Stern lingst untergegangen war, als der Evangelist unsere Erzih-
lung aufschrieb.

Um die Mitte des 2. Jahrhunderts vor Christus hatte das judische Geschlecht der Hasmonier oder
Makkabier die Unabhingigkeit Palistinas von syrisch-seleukidischer Herrschaft erkimpft und rund
100 Jahre bewahrt. Dann besetzten die Rémer das Land und ubertrugen die Staathalterschaft dem
Antipater, einem Halbjuden von der Halbinsel Sinai, die von den Hasmonsern zwangsjudaisiert wor-
den war. Herodes war sein Sohn und sein Nachfolger. Er erhielt im Jahre 40 in Rom den Konigstitel
und herrschte von Roms Gnaden fast 4 Jahrzehnte unangefochten in einem vergroBerten Palistina,
emnem neuen Davidsreich, indem er sehr geschickt von Antonius zu Augustus wechselte, dessen Ver-
trauen er lebenslang behielt, weil er die Friedenspolitik des Kaisers bedingungslos unterstiitzte und in
Paldstina, dem neuralgischsten Punkt des romischen Weltreichs, die pax romana verwirklichte und
fir Frieden zwischen den unterschiedlichen Vélkern und Kulturen sorgte. Er baute in Jerusalem ei-
nen neuen Tempel, dessen gewaltige Grundmauern wir noch heute bewundern: kein Kaiserbild war
im jiidischen Land zu sehen, keine Miinze mit dem Bild des Kaisers hat er pragen lassen, und die
zahlreichen Juden im romischen Reich verdankten ihm Schutz und Sicherheit. Zugleich forderte er
die hellenistischen Stadte in und auch auBerhalb seines Herrschaftsgebietes, baute Theater, errichtete
Tempel fiir den Kaiserkult, unterstiitzte die olympischen Spiele, richtete selbst in Jerusalem Wagen-
rennen und Tierhetzen aus. Auch in Syrien und Jordanien stoSen die Reisenden auf seine Spuren.
Und wenn wir héren, daB er sein Tafelgeschirr verkaufte, um einer Hungersnot zu begegnen, dann
verstehen wir, da3 man ihn den 'GroBen' nannte und daB er im heutigen Israel nicht von ungefihr zu
einer Symbolfigur wurde.

Nun wissen wir, daB die Kaiser ihre Friedenspolitik dadurch tiberhohten, daB sie fiir sich kultische
Verehrung in Anspruch nahmen. Der irdische Frieden wurde zum ewigen Frieden, das politische
Handeln zum gbttlichen Heilshandeln erhoben. Augustus lieB sich als Herr und Heiland der Welt
preisen und huldigen; seinem Bild wurden allerorten Opfer dargebracht. In Entsprechung zu ihm hat
auch Herodes seine Herrschaft als messianische Herrschaft aufgefaBt. Augustus ist der Heiland der
Welt, Herodes verstand sich als Heiland in Paléstina, als Messias der Juden, als der Sohn Davids, als
Bringer des Gottereiches. Und im Hinblick auf diesen Anspruch hat er nach Art eines orientalischen
Despoten seine Macht abgesichert. Seine erste Frau Mariamne war eine Hasmonierin; er hatte sie
geheiratet, um seine Herrschaft zu legitimieren. Als er fest im Sattel saB, hat er das Geschlecht der
Hasmonder mit Stumpf und Stiel ausgerottet. Auch Mariamne und alle eigenen Kinder aus der Ehe
mit ihr lie er umbringen, so dafB3 den Zeitgenossen der Bericht vom Kindermord zu Bethlehem nicht
unglaubwiirdig erschienen ist. Mitrauen beherrschte ihn, sein Sicherheitsdienst war allgegenwirtig
und seine Spitze! lieferten taglich ihre Informationen. Er genoB die Grausamkeiten seines Regiments
nicht, aber er hielt sie um des guten Zweckes willen, den Frieden in seinem Land zu erhalten, fiir ge-
heiligt.

DaB deshalb sein Charakterbild in der Geschichtsschreibung schwankt, kann man schon bei seinen
Zeitgenossen beobachten. Unsere Erzéhlung aber zeigt sich nicht an seinem Charakter interessiert.
Indem sie Herodes und das Xind gegentiberstellt und den Wunderstern iiber Jerusalem erloschen,
tiber dem Haus in Bethlehem aber wieder aufstrahlen 18Bt, riickt sie Herodes als Représentanten jener
politischen Michte in den Blick, die sich als héchste Macht verstehen, zustindig fiir das Heil der
Menschheit, die glauben, die Geheimnisse des Lebens entschleiert zu haben und darum auch iiber
Gedanken und Herzen regieren zu diirfen, die in solcher Weise politisches Handeln zur sinngebenden
Instanz des Daseins machen und thm unbedingtes Gewicht verleihen. Herodes ist Représentant des
totalitdren Weltanschauungsstaates, den man bejahen mubB, weil er es mit allen gut meint, und dem
man zubilligen muB, daB er im Dienst am GroBen und Ganzen das widerstandige Kleine aus dem



Wege rdumt und in seiner Weisheit den Toren und den Widersachern den Garaus macht. Als unsere
Geschichte erzihlt wird, lag Jerusalem schon in Triimmern, und dem Erzihler stehen die Zeloten vor
Augen. Sie, die den verhdngnisvollen Aufstand gegen Rom angezettelt hatten, waren zwar schroffe
Gegner der romfreundlichen Politik des Herodes gewesen, aber genauso wie er wollten sie sich mit
dem politisch Méglichen nicht bescheiden, sondern unternahmen das Unmogliche, das Reich Gottes
auf Erden zu errichten. Wir haben es in unserer Generation in unserem Land zweifach erlebt, wohin
solche unbescheidene Selbstiiberhohung des Politischen fiihrt. Wer sich nicht das Beste, das mog-
lichst Gute zum Ziel setzt, das oft nur das kleinere Ubel ist, sondern wer das Ganz Gute will, muf3
frither oder spiter scheitern, und was zuriickbleibt, sind zertriimmerte Stadte, gekrénkte Herzen und
verwahrloste Seelen. So war es im ersten, so ist es im zwanzigsten Jahrhundert. Offenbar kann der
Mensch, der gegen seine Begrenztheit anlduft, nur sehr wenig aus menschheitlichen Erfahrungen ler-
nen, und immer von neuem meint er, endlich die richtigen Mittel und Wege zum gliicklichen Ziel ge-
funden zu haben, das die Generationen vor ihm noch verfehlten.

DaB dies kein Problem allein der Machtigen und der Machthaber ist, erkennen wir an den Magi-
ern. Denn wie sie ist jeder Mensch unterwegs nach Jerusalem oder nach Bethlehem, zum Ko6nig oder
zum Kind. Diese Entscheidung ist nicht die zwischen Gut und Bose, zwischen Moral und Unmoral,
wohin wir Menschen geme die letzte Entscheidung verlegen, weil wir uns diesem MaBstab im allge-
meinen gewachsen glauben. Es ist vielmehr die Entscheidung dariiber, ob der Mensch das Werk sei-
ner Hinde zum letzten Inhalt und hochsten Sinn seines Lebens macht, so daB er aus dem Guten, das
er tut, lebt oder an dem Bésen, das er wirkt, verdirbt. Ob seine Gedanken hochste Gedanken sind
oder ob er gar nicht viel weiB, ob er schwach sein darf oder immer stark sein muB, ob er Unrecht ha-
ben darf und schuldig werden kann oder fern aller Vergebung immer im Recht sein muB, ob er schei-
tern darf oder nicht. Es ist die Entscheidung zwischen dem Menschen, der alles in seiner Hand haben
muB, weil keine Hand ihn halt, und dem Menschen, der sich gehalten weiB, auch wo ithm alles ent-
gleitet.

Auf dem Weg zum Kind erfihrt der Mensch seine Ohnmacht, seine Fehlsamkeit, seine Schwiche,
seine Unwissenheit. Auf diesem Weg wird die Gnade zur Stirke der Schwachen entsprechend dem
Wort: Wenn ihr nicht werdet wie die Kinder, werdet ihr das Reich Gottes nicht sehen. Die beiden
Festkreise der Christenheit stellen nicht menschliche GréBe und Kraft heraus, sondern Niedrigkeit
und Nichtigkeit, das Kind und das Kreuz. Sie stellen damit heraus, daB8 menschliches Dasein, wo es
in seine Wahrheit kommt, nicht griilndet im menschlichen Werk, sondern in gottlicher Gnade, nicht
im Haben und Halten, sondern im Gehalten-Werden, nicht im Verfiigbaren, sondern im Unverfiigba-
ren. So verstanden ist der Stern, der den Magiern den Weg nach Bethlehem weist, der Wegweiser,
der die Menschen in ihre Wahrheit fiihren will. Die alten Maler haben nicht von ungeféhr das Kind in
das Licht des Wundersterns gestellt und die Menschen um die Krippe in den Widerschein dieses
Lichtes.

Darum haben wir auch in unseren Tagen Grund zu bedenken, was Jochen Klepper im letzten
Krieg in dieser Stadt dichtete
Die Feier ward zu bunt und heiter
mit der die Welt dein Fest begeht.

Mach uns doch fiir die Nacht bereiter,

in der dein Stern am Himmel steht.

Und vielleicht dachte er in jenen vorweihnachtlichen Tagen des Jahres 1942, als sich sein Weg in der
finsteren Zeit eines herodianischen Ubermutes schmerzlich vollendete, an die weihnachtliche Strophe
eines Coburger Dichters aus der Zeit des 30jahrigen Krieges mit dem bezichungsvoilen Namen
Kaspar Nachtenhdfer:

In diesem Lichte kannst du sehen

das Licht der klaren Seligkeit;

wenn Sonne, Mond und Stern vergehen,

vielleicht noch in gar kurzer Zeit,

wird dieses Licht mit seinem Schein

dein Himmel! und dein alles sein.

|



